
El verano y la medicina tradicional china 
 
Para la Medicina Tradicional China (MTC), cada estación del año posee características 

especiales que influyen directamente en nuestra salud. De acuerdo con esta tradición, en 

cada estación no solo podemos disfrutar de sus beneficios, sino también nutrir nuestra 

salud física, orgánica y espiritual en preparación para la estación siguiente. 

 

Por ejemplo, en verano reinan el calor y el sol. Se recomienda salir al aire libre, recibir el 

sol (principalmente en la espalda), practicar deportes y mover el cuerpo, aprovechando 

la abundancia de luz solar. De esta manera, acumulamos la energía Yang que caracteriza 

al verano. 

 

El significado del verano en la cultura china 

 

En la cultura china, el verano tiene un rico significado simbólico, estacional y filosófico. 

No es solo una época del año, sino que representa una fase energética de la vida, asocia-

da a las emociones, el crecimiento y la naturaleza dentro del pensamiento tradicional. 

 

En la Medicina Tradicional China, el verano es la estación de máximo Yang, vinculada al 

Corazón, al elemento Fuego y a las cualidades de calor, expansión y movimiento hacia el 

exterior. Tiene un profundo impacto sobre la salud, las emociones, el comportamiento y 

la alimentación. 

Contenidos 

El verano y la medicina china ..... ...2 

La cerezas en la cultura china ..... ...5 

El pepino hortaliza ancestral ...... ...8 

Gran maestro Chen Xiao Wang... .12 

La espada de Taijiquan…………..…..14 

Año del caballo de fuego…………….18 

Seminario Taiji China 2025………….22 

 

Edicio n 

Diseño Gráfico: Juan Núñez 

Revisión de textos: Andrea Takeda 

www.medicinachina.cl 

Boletí n de Verano 

 Diciembre 2025 / Nº 24 

ESCUELA LATINOAMERICANA MEDICINA CHINA Y MEDICINAS COMPLEMENTARIAS 



El Verano y los cinco elementos 
 

2 

En la filosofía tradicional china, el verano corresponde al elemento Fuego 火 y el 

Fuego simboliza: calor, luminosidad, actividad, movimiento, expansión, conexión 

social y legría. 

 

Por lo tanto, el verano representa el apogeo de la energía Yang, cuando la vida se 

manifiesta con mayor vitalidad y dinamismo. Estas cualidades orientan la forma en 

que debemos vivir, alimentarnos y cuidar el cuerpo durante esta estación. 

 

Órganos asociados al verano 

 

En la MTC, los órganos asociados al verano son el Corazón y el Intestino Delgado. 

 

Corazón 心: El Corazón gobierna el Shen (mente y espíritu), la circulación, la 

conciencia y el sueño. Un Corazón sano se manifiesta como: una mente en calma, 

pensamiento claro, buen descanso y emociones equilibradas. 

 

El calor excesivo del verano puede perturbar al Corazón, provocando: insomnio, 

ansiedad, irritabilidad y palpitaciones. 

 

Intestino Delgado 小肠: El Intestino Delgado separa lo puro de lo turbio y está 

vinculado a la digestión y la claridad mental. El calor del verano puede afectar con 

mayor facilidad su función, generando molestias digestivas. 

 

El verano en la teoría Yin-Yang 

 

La naturaleza del verano es de máximo Yang. Es el momento en que la energía Yang 

alcanza su punto culminante, influyendo en nuestro espíritu con cualidades como: la 

actividad física y emocional, expresión hacia el exterior, sociabilidad y alegría. 

 

La Medicina Tradicional China fomenta vivir en armonía con estas cualidades, siempre 

buscando el equilibrio, ya que el calor excesivo puede dañar el Corazón. 

 

Las principales cualidades del verano son: calor y movimiento, especialmente al aire 

libre, crecimiento, vitalidad y expresión externa. 

 

Culturalmente, es una época propicia para celebrar, viajar y socializar. La energía del 

verano es brillante, abierta y expansiva. 

 

 

 

 

 

 

El verano representa el apogeo de la energía yang, cuando la vida se manifiesta 
con mayor vitalidad y dinamismo. Estas cualidades orientan la forma en que 

debemos vivir, alimentarnos y cuidar el cuerpo durante esta estación. 

ESCUELA LATINOAMERICANA MEDICINA TRADICIONAL CHINA Y MEDICINAS COMPLEMENTARIAS 



La Sandía y la salud 

La sandía es una fruta refrescante y 

altamente hidratante, especialmente 

beneficiosa durante los meses de calor. 

Está compuesta en más de un 90 % por 

agua, lo que la convierte en un alimento 

ideal para mantener una adecuada 

hidratación corporal y ayudar a regular 

la temperatura interna. 

 

Desde el punto de vista nutricional, la 

sandía aporta vitaminas A y C, 

antioxidantes como el licopeno y 

pequeñas cantidades de minerales 

esenciales. Estos componentes 

contribuyen a la protección celular, al 

fortalecimiento del sistema 

inmunológico y al cuidado de la piel. 

 

La sandía según la Medicina Tradicional 

China 

 

En la Medicina Tradicional China, la 

sandía (西瓜, xīguā) es considerada un 

alimento de naturaleza fría y sabor 

dulce. Su acción principal es refrescar el 

calor, eliminar la sed y favorecer la 

producción de líquidos corporales (Jin 

Ye). 

 

La sandía actúa principalmente sobre 

los meridianos de Corazón, Estómago y 

Vejiga, ayudando a: Dispersar el calor 

del verano, Calmar la irritabilidad y la 

inquietud, Favorecer la micción y 

eliminar el calor por vía urinaria, Aliviar 

la sed intensa causada por calor 

excesivo 

 

Por estas razones, es especialmente 

indicada en casos de golpe de calor, 

fiebre leve, sed intensa, inquietud o 

sensación de calor corporal. 

 

La sandía es un alimento especialmente 

adecuado para el verano, capaz de 

refrescar, hidratar y equilibrar el 

organismo cuando se consume de 

forma consciente. Como enseña la 

Medicina Tradicional China, el equilibrio 

es clave: disfrutar de la sandía en el 

momento adecuado y en cantidades 

moderadas permite aprovechar 

plenamente sus beneficios sin dañar la 

energía digestiva. 

Festivales y costumbres culturales 

 

En China existen numerosos festivales asociados al verano, entre ellos: 

 

Festival de Duānwǔ (Festival del Bote del Dragón) Simboliza alejar el calor y las 

enfermedades, proteger contra las influencias negativas y equilibrar el calor interno 

mediante alimentos refrescantes, como los zòngzi, el vino de rejalgar y diversas 

hierbas. 

 

Qixi (Día de San Valentín chino) Celebrado hacia finales del verano, simboliza el 

romance y la añoranza. 

 

Símbolos del verano: juventud y crecimiento 

 

El verano representa la juventud dentro del ciclo de la vida humana, asociándose con: 

Vitalidad, pasión, ambición de desarrollo, exploración, creatividad y crecimiento del 

espíritu 

 

Emociones asociadas al verano 

 

Según la Medicina Tradicional China y los textos clásicos, la emoción asociada al 

verano es la Alegría. 

 

• La alegría equilibrada es nutritiva y elevadora. 

• La alegría excesiva puede dispersar el Qi. 

 

El verano es una estación ideal para nutrir el Corazón y calmar la mente, fomentando 

el esparcimiento, el bienestar emocional y los estados de plenitud y alegría, que 

servirán como reserva energética para las estaciones siguientes. Visitar amigos y 

fortalecer la vida social es especialmente beneficioso, evitando siempre la 

sobreexcitación. 

 

Alimentación saludable en verano 

 

La alimentación veraniega en la tradición china se centra en alimentos refrescantes, 

como: pepino, sandía, lechugas, frijol o poroto mungo y brotes ricos en clorofila 

(arvejas, soya, bambú). 

 

Se recomiendan comidas ligeras, abundantes vegetales, frutas refrescantes y sopas 

hidratantes. Existe la idea cultural de que en verano el cuerpo se sobrecalienta con 

facilidad, por lo que tanto la alimentación como el comportamiento deben 

mantenerse equilibrados. 

 

El verano en el arte, la literatura y la vida. 

 

El verano es una estación especialmente favorable para el arte, la música y la 

literatura. El Fuego del verano estimula la creatividad y da cabida a la exuberancia, la 

belleza y la plenitud de la naturaleza. Es un tiempo de emociones intensas, fuerza vital 

desbordante y generosidad natural. 

 

3 ESCUELA LATINOAMERICANA MEDICINA TRADICIONAL CHINA Y MEDICINAS COMPLEMENTARIAS 



4 

El verano 
y la medicina tradicional china 

 Prevenciones y cuidados 

 

Existe la creencia de que durante el verano el cuerpo y el espíritu se calientan con 

facilidad. Una actividad emocional excesiva puede generar verdaderas “tormentas 

internas”, simbolizando pasiones desbordadas que agotan la energía vital. 

 

El verano invita al movimiento físico y espiritual, pero es fundamental practicar la 

moderación para no desperdiciar la energía Yang acumulada. 

 

La práctica del Taiji y el Qigong en verano 

 

Durante el verano, la energía Yang se encuentra en su máximo esplendor, lo que 

convierte a esta estación en un momento ideal para fortalecer la energía vital. Se 

recomienda practicar Taiji y Qigong al aire libre, especialmente al amanecer o durante 

la mañana, disfrutando del sol de manera moderada. 

 

Lugares como la playa, la montaña o parques soleados son ideales para captar el Qi 

Yang. Debe evitarse la práctica en presencia de viento fuerte, ya que el Taiji y el Qigong 

favorecen la apertura de los poros y los músculos, lo que podría permitir que el viento 

penetre y dañe la energía vital. 

 

Alegría, alegría… y a disfrutar el verano. 

Las Cerezas o Guindas como son conocida en Chile son una parte muy importante de 

Existe la creencia de que durante el verano el cuerpo y el espíritu se calientan con 
facilidad, generando una actividad emocional excesiva que puede generar 

pasiones desbordadas que agotan la energía vital. 

ESCUELA LATINOAMERICANA MEDICINA TRADICIONAL CHINA Y MEDICINAS COMPLEMENTARIAS 



¿Porqué son tan 
cotizadas las cerezas 

chilenas en China?  

Las cerezas chilenas son tan cotizadas 

en China por una combinación muy 

potente de calidad, simbolismo cultural, 

estacionalidad y estrategia comercial. 

No es solo un tema de sabor: en China 

las cerezas chilenas representan 

estatus, buen augurio y regalo 

premium. 

 

¿Por qué las cerezas chilenas son tan 

valoradas en China? 

 

1. Coinciden con el Año Nuevo Chino.  

Chile exporta cerezas entre noviembre y 

febrero, justo cuando en China se 

celebra el Año Nuevo Lunar, la 

festividad más importante del año. 

En ese período: se regalan alimentos de 

alto valor simbólico, se priorizan 

productos rojos, grandes y vistosos, 

aumenta enormemente el consumo de 

frutas premium y las cerezas chilenas 

llegan en el momento perfecto. 

 

2. El color rojo es símbolo de fortuna y 

amor. 

En la cultura china, el rojo representa: 

prosperidad, alegría, amor y buena 

suerte. 

 

Las cerezas chilenas destacan por su: 

rojo intenso y brillante, tamaño grande 

y uniforme y apariencia “lujosa”. 

 

Esto las convierte en un regalo ideal, 

especialmente para: familias, parejas y 

relaciones comerciales importantes 

 

3. Calidad superior y sabor dulce. 

Las cerezas chilenas son apreciadas por: 

alto contenido de azúcar (dulzor 

marcado), pulpa firme, buena 

conservación postcosecha, tamaño 

grande (muy valorado en China). En el 

mercado chino, más grande es más 

prestigio. 

 

4. Confianza en la seguridad 

alimentaria 

China percibe a Chile como un país: con 

estrictos controles sanitarios, 

producción agrícola moderna, baja 

contaminación ambiental. Esto genera 

confianza, algo clave para el consumidor 

chino, especialmente en frutas frescas 

importadas. 

 

5 ESCUELA LATINOAMERICANA MEDICINA TRADICIONAL CHINA Y MEDICINAS COMPLEMENTARIAS 

la antigua cultura china y también la vida contemporánea de la China moderna.  

 

Desde la antigüedad las cerezas fueron consideradas símbolos de belleza y finura,  

aunque eran patrimonio de la elite y la realeza, su color rojo que estaba asociado a la 

casa imperial, era para los nobles de menor rango una forma de mostrar categoría. En 

la vida moderna de la china contemporánea caracterizada por un auge económico y al 

resurgimiento de la cultura tradicional, las cerezas son hoy muy populares y por 

supuesto esta ha tenido una importante desarrollo del intercambio económico con 

Chile, ya que Chile es uno de los países más  importantes  en la exportación de esta 

fruta a China.   

 

En la cultura tradicional de china se les consideran una fruta de lujo por ello, se han 

asociado con estatus, prosperidad y buen gusto. Comprar cerezas a veces se considera 

un pequeño símbolo de riqueza. La fuerte Influencia de las redes sociales durante la 

última década, donde todo se puede adquirir fácilmente en las redes sociales de 

compra como; Weibo, Xiaohongshu y Douyin han ayudado a convertir las cerezas en 

tendencia. Frases como "libertad de cerezas" se popularizaron, lo que significa que 

tienes la suficiente solvencia económica para comprar cerezas cuando quieras.  

 

En la cultura china, las cerezas tienen varios significados simbólicos, muchos de los 

cuales provienen de la estética tradicional, el simbolismo del color y la literatura. Para 

la gente moderna en China las cerezas son fáciles de transportar son dulces y 

atractivas, fáciles de comer con un delicioso sabor y jugosas. Visualmente las cerezas 

son muy atractivas y para gente en China simbolizan el corazón debido a su forma 

peculiar el corazón por lo que regalar cerezas es un símbolo de regalar amor, su color 

rojo brillante simboliza suerte y felicidad en la cultura China.  

 

 

 
La cerezas en la cultura china 
 



Juventud y dulzura en las relaciones: Dado que las cerezas son pequeñas, dulces y 

vibrantes, a menudo simbolizan: dulzura en el amor, el afecto romántico, su tamaño 

pequeño pero brillantes son sinónimo de  significativas alegrías. Algunas parejas se 

regalan cerezas como un gesto tierno y cariñoso. 

 

Emoción estacional: Las cerezas tienen una temporada corta, por lo que cuando 

aparecen en las importaciones de invierno o en los mercados locales de verano, se 

siente una emoción de "tiempo limitado". Esto es asociado con la inpermanencia un 

concepto asociado al Budismo.  

 

Belleza y juventud: Las cerezas se asocian a menudo con la belleza femenina, la 

juventud y la delicadeza. En la poesía clásica china, la frase "boca pequeña como una 

cereza" es un famoso cumplido que describe los hermosos labios de una mujer. 

 

Prosperidad y buena fortuna: Las cerezas son de un rojo brillante, y el rojo es el color 

de la suerte en la cultura china, simbolizando, Prosperidad, felicidad, celebración y 

éxito, Esto hace que las cerezas se sientan "auspiciosas", especialmente cuando se 

regalan durante las festividades. 

 

Primavera y renovación: Las cerezas maduran a finales de la primavera o principios del 

verano, por lo que tradicionalmente se asocian con la llegada de la primavera, la 

vitalidad, la renovación y abundancia natural. Las flores de cerezo también refuerzan 

este simbolismo estacional. 

 

Rareza y lujo (significado moderno): Históricamente, las cerezas no estaban 

ampliamente disponibles lo que las limitaba a los nobles o personas pudiente, en la 

actualidad, las cerezas importadas siguen siendo caras, pero son accesibles siendo un 

lujo que la población se puede permitir. Esto les da a las cerezas un significado 

simbólico moderno de, lujo, sofisticación e indulgencia. Por ello, aparecieron en línea 

frases como “libertad financiera para comprar cerezas cuando quieras”. 

Las cerezas se asocian a menudo con la belleza femenina, 

la juventud y la delicadeza. 

El simbolismo tradicional de las cerezas 
 

6 ESCUELA LATINOAMERICANA MEDICINA TRADICIONAL CHINA Y MEDICINAS COMPLEMENTARIAS 



Infusiones con cerezas 
secas 

Las infusiones con cerezas secas son 
deliciosas y saludables, perfectas para 
regular el sueño y combatir el estrés 
gracias a su contenido de melatonina y 
triptófano, y se pueden preparar 
infusionando las cerezas deshidratadas 
solas o combinadas con té verde, 
menta, canela o frutos rojos, logrando 
una bebida refrescante o caliente, ideal 
para cualquier momento del día.  
 
Preparación Básica (Caliente o Fría) 
 
Infusiona: Hierve agua y agrega las 
cerezas secas (enteras o picadas) y otras 
hierbas o especias como menta, canela 
o trozos de limón. 
 
Reposa: Deja infusionar a fuego bajo o 
tapado durante 5 a 10 minutos. 
 
Cuela y sirve: Cuela la infusión y sírvela 
caliente o déjala enfriar y añade hielo 
para una bebida fría.  
 
Combinaciones populares 
 
Con té verde y limón: Infusiona té 
verde, tritura las cerezas secas con 
zumo de limón y miel, mezcla todo y 
sirve con hielo. 
 
Con frutos rojos: Mezcla cerezas secas 
con té verde, cúrcuma y frambuesas, 
deja infusionar en agua caliente y luego 
refrigera toda la noche. 
 
Menta y cereza fría: Combina cerezas 
deshuesadas y troceadas con ramas de 
menta en agua fría y deja reposar en la 
nevera por un par de horas.  
 
Beneficios 
 
Mejora el Sueño: Ayuda a regular el 
ciclo del sueño por la melatonina y 
triptófano. 
 
Antioxidante: Rica en polifenoles y 
vitaminas, combatiendo el estrés 
oxidativo. 
 
Diurética: Ayuda a eliminar toxinas y es 
buena para la salud urinaria. 
 
Salud cardiovascular: Contribuye a 
regular la glucosa y el colesterol.  

Naturaleza energética: Las cerezas son consideradas de naturaleza ligeramente cálida. 

Calientan suavemente el cuerpo sin generar un exceso de calor, por lo que favorecen el 

Yang y ayudan a disipar la frialdad leve. Son especialmente recomendadas para 

personas con tendencia al frío. 

 

Sabor: Las cerezas poseen un sabor dulce y ligeramente ácido. 

• El sabor dulce, según la MTC, tonifica y nutre, fortaleciendo el Qi. 

• El sabor ligeramente ácido ayuda a astringir y conservar los líquidos corporales, 

contribuyendo a reducir la sed excesiva. 

 

Canales y meridianos: Las cerezas actúan principalmente sobre los meridianos de 

Bazo y Hígado. 

 

Bazo: El Bazo se relaciona con la digestión, la producción de energía (Qi) y la formación 

de la sangre. Gracias a su naturaleza dulce y cálida, las cerezas: Fortalecen el Bazo y el 

Estómago, Favorecen la digestión, Mejoran el apetito y Aumentan la energía vital. 

 

Hígado: El Hígado está asociado al almacenamiento de la sangre, su circulación y al 

cuidado de los tendones, las cerezas: Nutren y fortalecen la sangre, Favorecen una 

circulación saludable Mejoran la tez y el brillo del rostro. Por esta razón, suelen 

recomendarse a personas con palidez, fatiga o en procesos de recuperación tras 

enfermedades relacionadas con la sangre. 

 

Acciones terapéuticas 

En la Medicina Tradicional China, las cerezas: Calientan el interior del cuerpo y Disipan 

el viento-humedad y el viento-frío, Ayudan a aliviar molestias artríticas leves y 

Reducen la rigidez de tendones y músculos. También; Tonifican suavemente el Yin 

generando líquidos corporales, calmando la sed causada por calor patógeno que 

consume los líquidos internos 

 

Beneficios estéticos 

Debido a su acción sobre la sangre y el Hígado, las cerezas se asocian con la belleza y el 

bienestar: Mejoran la luminosidad del rostro, Favorecen un mejor tono de piel y 

Fortalecen el cabello y las uñas. Estos efectos se atribuyen a su capacidad para nutrir y 

movilizar la sangre. 

 

Indicaciones según la MTC 

La MTC recomienda el consumo de cerezas en personas con: Constitución fría, 

Deficiencia de sangre, Labios pálidos, Mareos, Fatiga, Mala digestión y Rigidez articular 

leve por viento-frío. 

 

Precauciones 

Debido a su naturaleza cálida y dulce, se recomienda moderar su consumo en 

personas que presenten: Sensación de calor interno, Cara enrojecida, Sed intensa, 

Irritabilidad, Acné o eczema, Condiciones de humedad-calor, Pesadez en las 

extremidades y Úlceras. Asimismo, deben consumirse con precaución en personas con 

diabetes, debido a su contenido natural de azúcares. 

 
Luis Pedreros  

Director Escuela Latinoamericana de Medicina  China y Medicinas Complementarias  

7 ESCUELA LATINOAMERICANA MEDICINA TRADICIONAL CHINA Y MEDICINAS COMPLEMENTARIAS 

Las propiedades de las Cerezas 
En la medicina tradicional china 



El Pepino 
Hortaliza ancestral, sana y nutritiva. 

.El pepino (Cucumis sativus) posee una 

larga y fascinante historia que se 

remonta a más de 3.000 años en Asia, 

principalmente en las regiones del 

Himalaya, India y Nepal. Evidencias 

históricas muestran que también fue 

cultivado en Egipto y Grecia, y 

posteriormente se difundió por Europa. 

Textos antiguos y yacimientos 

arqueológicos demuestran que el pepino 

no solo era valorado como alimento, sino 

también por sus propiedades 

medicinales. 

 

En la actualidad, el pepino forma parte 

de la dieta universal y es sinónimo de 

frescura y salud, siendo uno de los 

vegetales más utilizados en todo el 

mundo. 

 

Los Pepinos en la medicina tradicional 

china (MTC) 

 

En la Medicina Tradicional China, el 

pepino se considera un alimento de 

naturaleza refrescante, utilizado para 

eliminar el calor interno y aliviar 

afecciones relacionadas con el calor 

externo, incluyendo problemas cutáneos. 

 

Características generales del Pepino 

 

• Refresca y equilibra el calor interno. 

• Hidrata el cuerpo. 

• Calma el calor del estómago y de la 

sangre. 

 

En la cultura alimentaria china, 

especialmente en el desayuno, 

predominan alimentos calientes y ricos 

en almidón, como bollos al vapor, 

gachas, masas fritas y sopas. El pepino 

aporta un contraste fresco que ayuda a 

equilibrar estas comidas. 

 

En China es habitual consumir pepino en 

preparaciones frías y sencillas, 

especialmente en el norte del país: 

pepino en rodajas con ajo, pepino con 

tofu, pepino con huevo, o aderezado con 

aceite de sésamo y vinagre. Estos platos 

son ligeros, económicos, refrescantes y 

fáciles de preparar, lo que los hace 

ideales para la rutina matutina de 

estudiantes y trabajadores. 

 

Beneficios generales del Pepino 

 

Hidratación: Está compuesto por más del 

95 % de agua, lo que lo convierte en un 

alimento ideal para climas cálidos y 

húmedos. 

 

Apoyo digestivo: Ayuda a contrarrestar 

el calor e inflamación generados por 

dietas ricas en frituras, proteínas y 

alimentos grasos. 

 

Control del peso: Su bajo aporte 

calórico, fácil digestión y efecto saciante 

lo hacen útil en planes de alimentación 

saludable. 

 

Bienestar general: En la cultura china se 

asocia con la frescura de la piel, la 

belleza y un carácter más equilibrado. 

 

Accesibilidad: Es económico y está 

disponible durante todo el año, lo que 

favorece su uso cotidiano. 

8 

Beneficios de las 
mascarillas faciales de 

Pepino 

El Pepino es un alimento rico en 

vitaminas, minerales y otros 

nutrientes. Es uno de los ingredientes 

naturales que benefician la piel.  

1. Reduce la hinchazón y la ojera. 

Estudios han demostrado que los 

pepinos pueden ayudar a reducir la 

hinchazón y la ojera, lo que resulta 

especialmente útil en casos de falta de 

sueño o insomnio. Las rodajas de 

pepino frías o el jugo de pepino pueden 

ayudar a reducir la hinchazón y 

revitalizar la piel con aspecto cansado. 

2. Previene el acné. La piel grasa y las 

células muertas pueden obstruir los 

poros y causar acné. El pepino contiene 

ingredientes que limpian la piel y 

cierran los poros. Por lo tanto, puedes 

usar este alimento para prevenir 

eficazmente el acné. 

3. Previene el envejecimiento 

prematuro. Los antioxidantes del 

pepino pueden ayudar a prevenir las 

arrugas. Además, el pepino contiene 

vitamina C y ácido fólico. La vitamina C 

estimula el crecimiento de nuevas 

células cutáneas, mientras que el ácido 

fólico ayuda a combatir las toxinas 

ambientales que pueden causar el 

envejecimiento prematuro. La 

combinación de estos ingredientes 

puede hacer que tu piel esté más suave 

y saludable. 

4. Alivia la irritación. Las propiedades 

refrescantes y antiinflamatorias del 

pepino pueden ayudar a aliviar el dolor, 

el enrojecimiento y la irritación 

causados por quemaduras solares, 

picaduras de insectos y erupciones. 

5. Favorece la hidratación. El pepino es 

96% agua, y el jugo de pepino, cuando 

se combina con otros ingredientes 

hidratantes como la miel o el aloe vera, 

ayuda a hidratar la piel. 

ESCUELA LATINOAMERICANA MEDICINA TRADICIONAL CHINA Y MEDICINAS COMPLEMENTARIAS 



9 

Naturaleza: Fresca y fría 

Ayuda a eliminar el calor interno y a 

calmar la inflamación. Es útil para 

personas con sensación de calor, sed, 

irritabilidad y exceso de calor interno. 

 

Sabor: Dulce 

El sabor dulce, según la MTC, nutre e 

hidrata sin resultar pesado. El dulzor del 

pepino es suave y refrescante. 

 

Canales y meridianos: Estómago y Vejiga 

En el Estómago, ayuda a reducir el calor 

e inflamación producidos por alimentos 

grasos y calientes. En la Vejiga, favorece 

la micción y la eliminación de calor y 

humedad. 

 

Principales funciones del Pepino en la  

MTC 

 

Elimina el calor interno: Especialmente 

el calor estomacal. Útil en casos de 

sequedad bucal, mal aliento por calor, 

sensación de calor tras comidas picantes 

o grasosas y calor del verano. 

 

Favorece la circulación de líquidos: 

Humedece la sequedad y alivia la sed. 

 

Estimula suavemente la micción: Ayuda 

a eliminar calor y humedad, siendo útil 

en casos de retención de líquidos o 

hinchazón leve. 

 

Desintoxica: Se emplea en terapia 

dietética para ayudar a eliminar toxinas 

internas y cutáneas asociadas al calor, 

como acné, erupciones e inflamación. 

 

Apoya el control del peso: Refresca el 

estómago, reduce el apetito excesivo y 

disminuye la hinchazón. 

 

Equilibra las emociones: En la MTC, la 

irritabilidad y el mal carácter se asocian 

al calor interno. La acción refrescante del 

pepino nutre el Yin, ayuda a controlar el 

exceso de Yang y calma el espíritu, 

favoreciendo un estado emocional más 

estable. 

 

Indicaciones según la MTC 

 

El pepino se recomienda especialmente 

como terapia alimenticia para personas 

que presentan: 

 

• Exceso de calor interno. 

• Ardor de estómago. 

• Hinchazón después de comer. 

• Sed frecuente. 

• Sequedad interna y de la piel. 

• Estreñimiento asociado al calor. 

 

 

Precauciones y contraindicaciones 

 

Debido a su naturaleza refrescante, el 

pepino no se recomienda en exceso para 

personas con: 

 

• Estómago frío. 

• Diarrea frecuente. 

• Extremidades frías. 

• Fatiga crónica por deficiencia de 

Yang de Bazo. 

• Digestión débil, especialmente 

después de una enfermedad. 

 

El consumo excesivo de pepino crudo 

puede agravar la sensación de frío en el 

sistema digestivo. 

Su bajo aporte calórico, fácil digestión y efecto saciante lo hacen útil 
en planes de alimentación saludable. 

ESCUELA LATINOAMERICANA MEDICINA TRADICIONAL CHINA Y MEDICINAS COMPLEMENTARIAS 

Propiedades del Pepino 
En la medicina tradicional china 



Nuestras sedes y   
clínicas de             

Acupuntura en Chile 

 
Las Condes (Clases) 

Calle Cruz del Sur 133  

Metro Escuela Militar  

Fono: +569 7744 4757 

 

Providencia (Clínica) 

Providencia 2330, 4to piso, Dpto. 41 

Fono: +569 7744 4757 

 

Rancagua 

Calle 29, Casa 504, Población Manzanal. 

Fono: +56 9 95692941 

Email: juan@medicinachina.cl 

 

Valparaíso 

3 y 1/2 Oriente 1204 

Fono: +56 9 55301295 

Email: info@mediqi.cl 

 

Melipilla 

Yecora 132, entre Egaña y Alcalde. 

Fono: +56 9 81532299  

 

Viña del Mar 

7 norte 645, oficina 205. 

Edificio Centro Libertad. 

Fono: +569 3421 6036 

www.medicinachinavalpo.cl 

Email: secreta-

ria.elamtchvina@gmail.com 

 

Puerto Montt 

Skoruppa 875 

Fono: +56 9 83625362 

Email: crfsakura@gmail.com 

 

Valdivia 

Avenida Simpson 986 

Fono: +56 9 98367815 

Email: luuvian@gmail.com 

Cambio de casa, traslado de nuestra sede a   
Calle Cruz del Sur en Las Condes. 

Hoy nos despedimos de nuestra querida 

sede de Vergara para dar paso a una 

nueva etapa en nuevos espacios. 

 

Nuestra casa de Vergara fue más que un 

lugar físico: fue el hogar donde se 

formaron generaciones de profesionales 

de la medicina tradicional china, donde 

se impartieron clases, se compartieron 

conocimientos y se construyó un 

profundo aprendizaje humano. 

 

Como equipo docente, agradecemos 

sinceramente todo lo vivido en este 

espacio, cada encuentro, cada 

experiencia y cada persona que fue parte 

de esta historia. Con gratitud por el 

camino recorrido, abrimos una nueva 

puerta al cambio y a los desafíos que nos 

esperan en nuestra nueva sede de 

Apoquindo, con la misma vocación, 

compromiso y espíritu de crecimiento 

que nos ha acompañado siempre. 

 

El cambio de sede de nuestra escuela 

después de un camino de catorce años 

representa un proceso profundamente 

simbólico, académico y humano, 

reafirmando los valores que sostienen a 

la medicina tradicional china y al 

propósito como escuela.  

 

A lo largo de la historia de nuestra 

escuela durante veinticinco años de 

crecimiento y expansión que han 

marcado profundamente su historia, 

identidad y misión educativa. Este 

traslado de sede no solo representa un 

simple cambio de casa, implica dejar un 

espacio donde se habían consolidado 

prácticas, espacios académicos y vínculos 

comunitarios, retornando a la comuna 

que vio nacer este proyecto en el año 

2000.  

 

La medicina china tradicional se 

caracteriza por la transmisión constante 

del conocimiento, el respeto por la 

tradición y la adaptación a los contextos 

históricos.  

El cambio de sede ha implicado un 

desafío en la formación de los 

estudiantes. La necesidad de adecuar 

aulas, clínicas de prácticas y espacios de 

investigación invitándonos como 

docentes y alumnos a desarrollar una 

gran capacidad de adaptación. Esta 

experiencia fortalece los valores 

fundamentales de la medicina china, 

como la disciplina, la paciencia y la 

observación cuidadosa del entorno. 

Asimismo, este traslado impulsa 

innovaciones pedagógicas. Promoviendo 

una enseñanza más flexible, con énfasis 

10 ESCUELA LATINOAMERICANA MEDICINA TRADICIONAL CHINA Y MEDICINAS COMPLEMENTARIAS 



11 

 

ESCUELA LATINOAMERICANA MEDICINA TRADICIONAL CHINA Y MEDICINAS COMPLEMENTARIAS 

en la práctica clínica, el estudio de casos 

reales y la transmisión oral del 

conocimiento, manteniendo viva la 

esencia de la tradición médica china. 

 

Durante estos catorce años en nuestra 

sede de Vergara, la escuela se convirtió 

en un espacio de encuentro entre 

generaciones. Los profesores 

transmitieron no solo conocimientos 

técnicos, sino también la filosofía y la 

ética de la medicina china, reforzando el 

sentido de pertenencia institucional.  

 

La movilidad también invita a la escuela 

a establecer vínculos con nuevas 

comunidades, ampliando su impacto 

social y fortaleciendo la difusión de la 

medicina tradicional china en distintos 

contextos culturales. Al concluir esta 

etapa, el cambio de sede dejó un legado 

duradero. Nuestra escuela emerge 

fortalecida, con una identidad renovada 

y una visión más amplia de su papel en la 

formación de profesionales de la 

medicina tradicional china. La 

transmisión del conocimiento no 

depende exclusivamente de un espacio 

físico, sino de la continuidad del 

aprendizaje, la vocación de servicio y la 

transmisión fiel de sus principios 

fundamentales. Este traslado abre 

oportunidades, desde la flexibilidad para 

optimizar recursos y la colaboración 

entre docentes y estudiantes, al sentido 

de comunidad fortalecido como un pilar 

esencial para la continuidad de nuestro 

proyecto educativo. 

 

Este proceso ha fomentado una 

enseñanza más cercana y dinámica. El 

conocimiento se transmite no solo en las 

aulas, sino también a través de la 

experiencia compartida, el diálogo 

constante y la observación directa, 

principios profundamente arraigados en 

la tradición médica china. 

 

Más allá de lo académico, el cambio de 

sede tuvo una dimensión humana 

significativa. Profesores, estudiantes y 

personal administrativo compartieron un 

mismo desafío durante catorce años, 

construyendo una identidad colectiva 

basada en la resiliencia y el compromiso. 

Para muchas generaciones de 

estudiantes, esta etapa se convirtió en 

un símbolo de esfuerzo y pertenencia. 

 

El cambio de casa, viene acompañado de 

la oportunidad de establecer contacto 

con nuevas comunidades para ampliar la 

difusión de la medicina tradicional china, 

acercándola a distintos contextos 

sociales y culturales, y reforzando su 

función como herramienta de bienestar 

integral. 

 

Al finalizar este largo periodo con el 

traslado de nuestra sede, la escuela se 

consolida con una nueva mirada y 

proyección en una institución más 

consciente de su fortaleza interna y de la 

importancia de preservar la esencia más 

allá de las estructuras materiales. 

 

Estos catorce años demostraron que la 

verdadera sede de una escuela de 

medicina china no se encuentra 

únicamente en sus edificios, sino en la 

continuidad del conocimiento, la 

vocación de servicio y la transmisión fiel 

de una tradición milenaria que sigue viva 

gracias a quienes la practican y enseñan. 

A lo largo de la historia de nuestra escuela durante veinticinco años de 

crecimiento y expansión que han marcado profundamente su 

historia, identidad y misión educativa.  

 



Estilo Chen de 
Taijiquan 

El estilo Chen de Taijiquan es el más 

antiguo de los estilos de Tai Chi, 

originado en el siglo XVII en la aldea 

Chenjiagou, provincia de Henan, China. 

Fue desarrollado por la familia Chen y 

constituye la raíz histórica de la cual 

derivan los demás estilos tradicionales 

de Taijiquan. 

 

Este estilo se caracteriza por la 

integración armoniosa de suavidad y 

fuerza, combinando movimientos lentos 

y continuos con emisiones explosivas 

de energía (fājìn). A diferencia de otros 

estilos más uniformes en ritmo, el estilo 

Chen presenta cambios claros de 

velocidad, altura y dinámica, lo que 

refleja un trabajo profundo del cuerpo, 

la respiración y la intención. 

 

Desde el punto de vista técnico, el estilo 

Chen conserva elementos del arte 

marcial tradicional, incluyendo: 

 

1. Posturas bajas y enraizadas. 

 

2. Movimientos en espiral (chánsī jìn, o 

“energía del devanado de seda”). 

 

3. Cambios constantes entre apertura y 

cierre, lleno y vacío. 

 

4. Uso coordinado de todo el cuerpo 

como una sola unidad. 

 

Internamente, el estilo Chen enfatiza el 

cultivo del Qi, la estabilidad del dāntián, 

y la unión entre mente (yì), respiración 

y movimiento, siguiendo los principios 

del yin y yang. Esta práctica desarrolla 

no solo eficacia marcial, sino también 

salud, equilibrio emocional y claridad 

mental. 

 

El entrenamiento incluye formas a 

mano vacía, trabajo de empuje de 

manos (tuīshǒu), y formas con armas 

tradicionales, manteniendo una 

transmisión fiel a la tradición. 

 

En la actualidad, el estilo Chen es 

reconocido mundialmente como una 

disciplina integral que une arte marcial, 

método de cultivo interno y práctica de 

bienestar, siendo transmitido por 

linajes familiares y asociaciones oficiales 

en distintos países. 

Gran Maestro Chen Xiao Wang 
Una leyenda viva del Taijiquan 

El gran maestro Chen Xiao Wang es el 
heredero de la 19 generación de la 
familia del Chen Taijiquan, el más 
antiguo de los sistemas de artes 
marciales internos, el maestro Chen es 
uno de los maestros más destacados del 
Taijiquan en China y en todo el mundo 
que aún vive en la actualidad. Es una 
figura mundialmente reconocida en este 
arte marcial tradicional interno, 
originario de Chenjiagou, la aldea de los 
Chen, de la provincia de Henan, China. 
 
El Maestro Chen Xiaowang, nació el año 
1945 en Chenjiagou, Henan, China. Es el 
principal representante de la 19.ª 
generación del linaje del Taijiquan estilo 
Chen, descendiente directo del creador 
del arte, Chen Wangting (siglo XVII), y 
nieto del legendario maestro Chen Fake 
que vivió principios del siglo XX. Es 
poseedor del 9º Duan Wei, uno de los 
rangos más altos en artes marciales 
otorgados por la Asociación China de 
Wushu. 
 
Desde muy temprana edad el maestro 
Chen comenzó a entrenar seriamente en 
Taiji de niño con su padre, Chen Zhaoxu, 
y sus tíos, Chen Zhaopi y Chen Zhaokui, 
ambos maestros de renombre en la 
aldea de Chen. 
 
Compitió con éxito en competiciones 
nacionales e internacionales, ganando 
medallas de oro a principios de la década 
de 1980 y alcanzando el título de 

campeón internacional en 1985. Antes 
de convertirse en un maestro global, 
ocupó puestos de liderazgo en 
asociaciones de artes marciales de 
Henan, ayudando a estandarizar y 
promover las formas de competición de 
Taiji. 
 
Influencia y enseñanza global 
 
En 1990, Chen Xiaowang abandonó 
China y se instalo en Australia para 
promover el Taiji del estilo Chen en todo 
el mundo, y desde entonces ha 
enseñado en docenas de países de 
Europa, América, Asia y Oceanía. 
 
Fundó la Asociación Mundial de 
Taijiquan Chen Xiaowang (WCTA), que 
ahora cuenta con sucursales en 
numerosos países, incluido Chile, para 
preservar y transmitir las enseñanzas 
tradicionales del estilo Chen.  
 
Contribuciones al Taijiquan 
 
El gran maestro desarrolló rutinas de 
práctica simplificadas, como la forma 19, 
la forma 38 para practicantes modernos, 
que mantienen los principios 
tradicionales del estilo. 
 
Materiales didácticos: Chen Xiao Wang 
ha escrito libros, producido videos 
instructivos y participado en 
documentales sobre Taijiquan. 
 

12 ESCUELA LATINOAMERICANA MEDICINA TRADICIONAL CHINA Y MEDICINAS COMPLEMENTARIAS 



13 

Rol cultural: Más allá de las artes 
marciales, es conocido por promover la 
cultura china, la caligrafía y la filosofía 
Taiji a nivel internacional. 
 
El Gran Maestro Chen Xiao Wang es 
ampliamente reconocido como una 
figura clave en la preservación y difusión 
del Taijiquan tradicional estilo Chen en 
todo el mundo. Su gran capacidad 
docente y su labor organizativa 
mantienen vivos los métodos de 
entrenamiento clásicos, adaptándolos 
para la práctica y la comunidad global. 
 

Las enseñanzas del Maestro Chen son 
principalmente ricas en la transmisión de 
los principios del arte del Taiji, en sus 
clases el Maestro da mucha importancia 
al cultivo de la energía interna Qi, la 
circulación de la energía vital en los 
movimientos, para armonizar la 
respiración y continuo cambio de Yin y 
Yang. 
 
Conocí al gran Maestro Chen Xiaowang 
en 1990, cuando tuve el privilegio de 
recibirlo en mi casa de Australia y 
tenerlo como maestro invitado en mi 
escuela de Taiji, desde entonces hemos 
mantenido una amistad que se a 
consolidado con los años, en octubre de 
este año me invito a asistir a la gran 
celebración de su cumpleaños número 

80, fue una gran ocasión de 
rencontrarme con él y sus enseñanzas 
del Taiji, como siempre me causó una 
gran impresión la simpleza y 
profundidad de su forma de trasmitir la 
esencia del Taiji durante dos semanas en 
que pude compartir con él y un gran 
número de participantes pude apreciar 
el gran trabajo que el maestro a 
realizado en propagar el Taiji en todo el 
mundo como arte se salud. 
 
Durante la jornada el maestro me invitó 
a participar de la Asociación Mundial de 
Taiji que él preside, también nos 

prometió venir a Chile para  compartir su 
enseñanzas con nuestros alumnos, 
esperamos poder tenerlo en Chile 
durante este año 2026. 
 
El texto  de la caligrafía en la parte 
inferior de la página está escrito por el 
maestro en chino tradicional y en estilo 
caligráfico. 
 
El texto en la línea superior dice: 
Asociación Mundial de Taijiquan de Chen 
Xiaowang 

 

El texto en la línea inferior dice: 
Filial de Santiago de Chile 
 
 

El Maestro Chen transmite los principios del arte del Taijiquan, dando mucha 

importancia al cultivo de la energía interna y su circulación en los diferentes  

movimientos para armonizar la respiración y el continuo cambio de Yin y Yang. 

ESCUELA LATINOAMERICANA MEDICINA TRADICIONAL CHINA Y MEDICINAS COMPLEMENTARIAS 



La espada china 
(Jiàn) 

La espada china, conocida como Jiàn, 

es una de las armas tradicionales más 

importantes de China y posee un 

profundo significado histórico, cultural y 

simbólico. Se caracteriza por ser una 

espada recta, de doble filo, utilizada 

tanto en el combate como en el 

desarrollo espiritual y artístico. 

 

Origen e historia 

 

El uso del jiàn se remonta a más de 

2500 años, con evidencias desde la 

dinastía Zhou. A lo largo de la historia 

china, fue el arma preferida de nobles, 

eruditos y oficiales, asociándose al 

honor, la sabiduría y la rectitud moral. 

 

Características principales 

 

• Hoja recta y de doble filo 

• Longitud variable (generalmente 

entre 70 y 100 cm) 

• Empuñadura recta 

• Guarda pequeña 

• Borla en el pomo (usada para 

equilibrio y expresión marcial) 

 

Significado cultural y simbólico 

 

En la cultura china, el jiàn es conocido 

como “el caballero de las armas”. 

Representa: 

 

• Justicia y virtud 

• Autodisciplina 

• Elegancia y precisión 

• Equilibrio entre fuerza y suavidad 

(conceptos yin-yang) 

 

Por esta razón, es frecuente verlo en la 

iconografía taoísta y en relatos de 

sabios y guerreros. 

 

La espada china en las artes marciales 

 

El jiàn es ampliamente utilizado en 

estilos tradicionales de Wushu y 

Taijiquan, donde su práctica enfatiza: 

 

• Movimientos fluidos y circulares 

• Coordinación cuerpo-mente 

• Intención (Yi) más que fuerza bruta 

• Control de la respiración (Qi) 

 

Su entrenamiento desarrolla 

concentración, equilibrio y sensibilidad 

energética. 

La práctica de la Espada en el Taijiquan 
(Taiji Jian) 

En Taijiquan (Tai Chi), la práctica de la 
espada posee cualidades muy 
especiales que la diferencian de las 
formas de mano vacía, comúnmente es 
enseñada como un sistema más 
avanzado del Taiji, aunque hoy día en 
china mucha gente aprende y practica la 
espada de Taiji como un método de 
salud, principalmente se le recomienda 
como método de relajación y prevención 
de estrés y enfermedades relacionadas 
al deterioro cognitivo, debido a que su 
práctica contribuye a desarrollar y 
mantener la coordinación mente cuerpo 
y la actividad física armoniosa y flexible.  
 
En la tradición marcial de china la espada 
es considerada la "reina de las armas" 
porque entrena la elegancia, la precisión 
y la intención interna. La espada es 
comúnmente asociada los movimientos 
graciosos del Ave Fénix y el Dragón 
debido a las características de su 
movimientos que combinan soltura y 
firmeza. 
 
Cualidades especiales de la práctica de 
la Espada de Taiji. 
 
Extensión de la intención: En Taijiquan, 

la mente (意 yi) guía el movimiento. Al 
ejecutar los movimientos con  la espada, 
la intención debe extenderse más allá de 
las yemas de los dedos hasta la hoja. 
Esto contribuye a una mayor 
concentración, consciencia continua y 
dirección interna refinada. La espada se 
convierte en una extensión de la energía 
del practicante. 
 

Agilidad, ligereza y gracia: Los 
movimientos de la espada de Taiji son 
más ligeros, rápidos y delicados que los 
de las formas de mano vacía. Esto 
contribuye a desarrollar agilidad y 
coordinación en el juego de pies,  
agilidad en el movimiento corporal, 
fluidez y ritmo naturales, la coordinación 
refinada de muñeca, cintura y pasos. Se 
suele decir que la espada enseña a 
"moverse como un dragón en su vuelo, 
y como un fénix en andar elegante y 
gracioso". 
 
Control preciso del movimiento, la 
estructura y la alineación del cuerpo y 
su equilibrio: Debido a que la espada es 
larga y estrecha, cualquier desequilibrio 
es inmediatamente visible. La práctica de 
la espada fortalece, integridad 
estructural, equilibrio, arraigo, 
alineación corporal, capacidad para 
mantener la suavidad con precisión. 
Incluso los pequeños errores de postura 
se pueden sentir a través de la hoja. 
 
Combinación de suavidad y agudeza Yin 
y Yang: El Taijiquan es suave, pero la 
espada requiere momentos de energía 
concentrada y aguda, al practicar la 
espada aprenderás a combinar 
movimientos suaves y circulares 
desarrollar una agudeza de la intención 
repentina y clara. Esta armonía enseña a 
expresar poder sin perder la relajación. 
Mayor movilidad del dantien y la 
cintura: En a practica del Taiji se enfatiza 
el uso del dantien bajo, centro 
energético ubicado bajo la cintura. Para 
la tradición  Taoísta es desde este centro 
energético que la energía esencial se 

14 ESCUELA LATINOAMERICANA MEDICINA TRADICIONAL CHINA Y MEDICINAS COMPLEMENTARIAS 



15 

transmite a nuestro organismo. Todos 
los movimientos de espada de Taiji se 
originan en la cintura. La práctica de la 
espada desarrolla una rotación más 
fuerte del dantien, una mayor 
flexibilidad de la cintura y una 
coordinación corporal más fluida. La 
espada demuestra si el movimiento 
proviene realmente del centro. 
 
Mayor conciencia del movimiento el 
ritmo y el espacio: Las prácticas de la 
espada de Taiji desarrolla una 
comprensión precisa de la distancia, la 
dirección, el ritmo, los giros con cambios 
de direcciones en los ángulos de ataque 
y defensa. Esto profundiza la conciencia 

marcial mucho más allá de la forma de 
mano vacía. 
 
Refinamiento emocional y energético: 
Según la tradición marcial de China la 
espada de Taiji posee un "espíritu" 
especial. Cultiva la elegancia y la calma 
precisión y la confianza, según la 
tradición la práctica de la espada refina 
el Espíritu (Shen), entregando una 
sensación de "nobleza interior" y 
claridad. Muchos practicantes afirman 
que la práctica de la espada aporta una 

sensación de ligereza, alegría y expresión 
artística. 
 
Entrenamiento marcial práctico 
 
Aunque hoy en día el Taiji se practica a 
menudo para la salud, la espada 
conserva principios marciales como 
coordinación del movimiento y su 
aplicación, la adherencia, neutralización, 
precisión en el objetivo, uso de fuerza 
mínima. Entrena el manejo de la 
distancia mejor que las formas de mano 
vacía. 
 
En resumen la práctica del Taiji Jian la 
Espada de Taiji es un arte que cultiva la 

armonía del cuerpo la mente y el 
espíritu, un arte ancestral que puede ser 
una herramienta muy útil en el 
desarrollo cognitivo y la relajación, 
aportando una actividad recreativa y 
saludable a nuestras vidas, para los 
practicantes de Taiji la forma de la 
espada viene a complementar la práctica 
diaria aportando un nuevo desafío en el 
desarrollo de este antiguo arte de salud. 
 
 
 

En la tradición marcial de China la espada es considerada la "reina de las armas" 

porque entrena la elegancia, la precisión y la intención interna.  

ESCUELA LATINOAMERICANA MEDICINA TRADICIONAL CHINA Y MEDICINAS COMPLEMENTARIAS 

 



16 ESCUELA LATINOAMERICANA MEDICINA TRADICIONAL CHINA Y MEDICINAS COMPLEMENTARIAS 

La reflexología podal china 
 

El masaje de pies se originó en China hace unos cuatro mil años, es un método de 

tratamiento basado en los mismos principios de tratamiento de medicina tradicional 

china como es la acupuntura y el masaje tradicional chino Tuina. 

 

La reflexología china se basa en el principio de estimular los puntos o áreas específicas 

del pie a través de manipulaciones y del baño de pies, por lo tanto, masajear las 

plantas de los pies puede activar el qi, fortalecer el cuerpo, prevenir el envejecimiento 

prematuro y beneficiar la salud y la longevidad. 

 

El masaje de pies se ha desarrollado durante miles de años en la antigua China, y el 

primer masaje de pies se originó en la antigüedad a partir de la forma de vida de los 

antiguos chinos y sus danzas tradicionales. 

 

Debido a que los humanos estaban descalzos en la antigüedad y realizaban así sus 

diferentes actividades trabajando en la tierra o bailaban rítmica y vigorosamente 

cuando estaban felices, o golpeaban sus pies vigorosamente cuando hacía frío, 

descubrieron que los diferentes estímulos podían por ejemplo generar calor, vigorizar 

el espíritu y aliviar el cansancio o la fatiga.  

 

Los antiguos se referían al pie humano como la raíz del árbol  

 

El pie es un misterioso "órgano" del cuerpo humano que contiene infinitos tesoros. El 

pequeño espacio de la planta del pie reúne seis meridianos del cuerpo. Los pies son el 

comienzo de los tres meridianos yin (hígado, bazo, riñón) y el final de los tres 

meridianos yang (estómago, vesícula biliar, vejiga). Hay 52 huesos en el pie, 66 puntos 

de acupuntura en ambos pies y más de 60 áreas reflejas del cuerpo humano, por lo 

que el pie está estrechamente relacionado con los órganos internos. 

 

En el Clásico de Medicina Interna del Emperador Amarillo se discutió durante mucho 

tiempo el tratamiento y cuidados del pie. Hace miles de años, se le llamaba el segundo 

corazón del cuerpo y se desarrolló el método de observación del pie y se aplicaba 

dentro del diagnóstico en la medicina tradicional china. 

 

En la dinastía Yuan el masaje de pies se introdujo gradualmente en Europa . 

 

En la dinastía Ming muchos médicos lo consideraban una buena manera de mantener 

la salud. Li Shizhen, un conocido médico de la dinastía Ming, señaló que "el frío 

comienza en los pies" por eso los pies son una fuente fundamental de curación.  

Dentro de la historia, uno de los secretos de la longevidad del famoso y admirado 

médico chino Sun Simiao era frotar las plantas de los pies todos los días, centrándose 

en el punto Yongquan, punto número uno del meridiano del riñón. 

Dentro de la historia, uno de los secretos de la longevidad del famoso y admirado 

médico chino Sun Simiao era frotar las plantas de los pies todos los días. 



17 ESCUELA LATINOAMERICANA MEDICINA TRADICIONAL CHINA Y MEDICINAS COMPLEMENTARIAS 

 

El baño medicinal para 
los pies 

El baño de pies es un método 

tradicional de tratamiento externo de 

la medicina china tradicional, por lo 

que se ha practicado durante miles de 

años.  

 

¿Por qué sigue siendo tan popular a 

pesar del tiempo? Debido a sus 

grandes beneficios:  

 

Elimina los residuos sanguíneos, 

favoreciendo la circulación. 

 

Ayuda a sanar lesiones. 

 

Desempeña un papel en la limpieza del 

cuerpo humano. 

 

Es auxiliar en el tratamiento de distintas 

enfermedades y también las previene.  

 

Su estimulación térmica acelera la 

microcirculación y abre los poros.  

 

Es relajante, debido a que el flujo 

sanguíneo se reduce relativamente, por 

lo que se recomienda hacer esta terapia 

antes de dormir y conseguir un 

descanso más reparador.  

 

Según la medicina china tradicional, en 

los pies humanos se reflejan varios 

órganos y también son recorridos por 

canales de energía. 

 

Cuando los pies se sumergen en el agua 

caliente, estas áreas de reflejas se 

estimulan para promover la circulación 

sanguínea, que regula el sistema 

endocrino, mejora la función de los 

órganos y previene efectos negativos en 

la salud.  

En tiempos modernos, el masaje de pies se ha extendido ampliamente entre el pueblo 

chino. En 1982 en China, se estableció formalmente la organización profesional de 

masaje de pies, en 1999, el Ministerio de Trabajo y Seguridad Social incluyó a los 

masajistas de pies como una profesión reconocida por el gobierno chino. Desde 

entonces, el masaje de pies en la cultura tradicional china ha continuado 

desarrollándose por miles de años propagándose entre su gente y al resto del mundo 

como una terapia de mantenimiento y prevención para la salud. 

 
Profesora Prabhu Jatz 

Jefa Departamento de Masaje Tuina. 

Escuela Internacional de Medicina Tradicional China y Medicinas Complementarias PBS  

 

https://www.cosmopolitan.com.mx/salud-bienestar/problemas-de-insomnio-tecnicas-para-dormir-rapido-y-profundamente/


18 

Año del Caballo de Fuego 
 

 Estamos por recibir el año regido por uno de los signos que más se destaca por su 

independencia, magnetismo personal y confianza: el Caballo, que viene galopando, 

crin al viento. Los chinos aman a los caballos por la naturaleza amigable e 

independiente que los caracteriza. Por su fuerza, su  belleza, su pasión y su valentía. El 

caballo está presente en muchas de las más lindas pinturas y esculturas en la historia 

del arte oriental. 

 

Cómo cada año, las expectativas de lo que trae el animal de turno nos llenan de 

esperanzas y preocupación al mismo tiempo. Es bueno recordar que en la metafísica 

china se toman en cuenta dos calendarios. El 4 de Febrero, que es considerado el 

primer día de primavera en el calendario solar chino, en el que se inicia el año del 

Caballo de Fuego. Se usa esta fecha para el Feng Shui y el cálculo de los 4 Pilares. Y el 

17 de Febrero es cuando comienza el Año Nuevo Chino según el calendario lunar. En 

él  se combinan los 5 elementos en su estado Yin y Yang llamados Troncos celestes 

con los 12 animales del zodiaco chino - las Ramas terrestres. Este es el año que ocupa 

el número 31 en el ciclo de los 60 años - Bing/Wu o Caballo de Fuego yang.  

El Caballo es el séptimo signo del zodíaco chino, un signo tradicionalmente 

relacionado con el elemento Fuego. En un año de Fuego Yang el Caballo se siente aún 

más poderoso, líder, conquistador. Se dice que este Caballo reacciona rápido en 

defensa de los débiles, pero también  podría ser un año que traerá conflictos 

inesperados, ya que la energía Fuego es muy potente. Se espera que su vitalidad,  

encanto, energía y su movimiento, en conjunto con la enorme capacidad de 

independencia y trabajo del Caballo, nos ayuden a atravesar las adversidades y los 

desafíos que puedan aparecer. Será un año de movimiento, coraje, recursos. El Fuego 

es el elemento de liderazgo, crecimiento y productividad. El movimiento del Caballo 

trae nuevos mercados, viajes y aprendizajes. Pero también puede haber conflictos, 

volatilidad en los negocios. El Caballo nos invita ser visibles y avanzar todo lo que se 

pueda, ser líderes para los demás. El Caballo  es también “Flor de Melocotón”  o 

energía del amor para varios signos. Con esto en mente y con el corazón abierto, con 

mucha confianza y arduo trabajo, podemos esperar que este poderoso animal traerá 

para todos la tan anhelada prosperidad. Para los nacidos en un año del Caballo este 

año estará lleno de cambios, que hay que abrazar y fluir con ellos, ya que a la larga 

traerán cosas positivas. El Caballo  rige el mes de Junio y las horas entre las 11:00 am y 

las 13:00 pm. Los últimos años de Caballo son: 03/02/1954 - 23/01/1955 (Madera), 

21/01/1966 - 08/02/1967 (Fuego), 07/02/1978  - 27/01/1979 (Tierra), 27/01/1990 - 

14/02/1991 (Metal), 12/02/2002 - 1/01/2003 (Agua), 31/01/2014—18/02/2015

(Madera).  

 

Para el resto de los animales del zodiaco hay que resaltar que la Rata está en directo 

choque con el Caballo. Este será uno de los años más dinámicos para la Rata. Llega 

información que no le gustará, pero a la larga le ofrecerá un gran potencial. Sera un 

El movimiento del Caballo trae nuevos mercados, viajes y aprendizajes. Pero 
también puede haber conflictos, volatilidad en los negocios. El Caballo nos invita 

ser visibles y avanzar todo lo que se pueda, ser líderes para los demás. 

ESCUELA LATINOAMERICANA MEDICINA TRADICIONAL CHINA Y MEDICINAS COMPLEMENTARIAS 



 

19 ESCUELA LATINOAMERICANA MEDICINA TRADICIONAL CHINA Y MEDICINAS COMPLEMENTARIAS 

año complejo, intenso y apasionado, pero al mismo tiempo habrá mucho crecimiento. 

Debe esperar posibles cambios de trabajo, viajes y desafíos, pero también de nuevos 

comienzos. Es aconsejable tomar esos cambios como nuevas oportunidades. Los 

animales igualmente favorecidos son el Tigre y el Perro, que forman el triángulo de 

Fuego junto al Caballo. También se beneficia la Cabra, que hace combinación con el 

Caballo.  

 

Adicionalmente, conviene tener presente que para el Feng Shui en general y 

especialmente para el Feng Shui de la Escuela Xuan Kong Fei Xing  “Estrellas volantes” 

o “Tiempo y Espacio”, los lugares o espacios  físicos son influenciados desde su 

construcción por un conjunto de energías que son determinadas por la orientación del 

inmueble y su fecha de construcción. Estas energías se calculan y como resultado 

tenemos algo llamado “Carta de Estrellas Volantes”, que es único para cada lugar.  

 

Paralelamente, a contar del 4 de Febrero próximo energías independientes llamadas 

energías anuales nos visitarán por un año desde cada una de las ocho direcciones 

cardinales. Esas son iguales para todas las construcciones, sin importar su orientación, 

cuándo fueron construidas, cuál es su diseño interior, ni quién vive o trabaja en ellas. 

Los arreglos que se hacen para aprovechar sus características positivas o protegerse 

de  eventuales problemas se basan en la teoría de los Cinco Elementos. El efecto tanto 

negativo como favorable de las Estrellas Anuales depende de las adecuadas formas 

exteriores y del diseño interior del inmueble. Durante el año 2026 los sectores 

Noroeste y Sur albergan las energías de las enfermedades y los problemas 

respectivamente. En lo posible es mejor evitar pasar mucho tiempo en esos sectores, 

que  se deben decorar con objetos de color bronce o plateado. Es importante dejar 

sonar música de solos de piano varias horas al día y si posible en el exterior, colgar 

móviles de tubos metálicos. Los mejores sectores para este año son el Este y Sureste, 

donde alojan las más auspiciosas energías del Feng Shui, relacionadas con la 

prosperidad, la estabilidad y la salud. Pasar tiempo en estos lugares en diferentes 

actividades y decorarlos en la gama roja dejarán aprovechar de la mejor manera estas 

energías. 

 

El segundo grupo de energías presentes en esta escuela Feng Shui  de Estrellas 

Volantes son aquellas llamadas “Aflicciones o Calamidades Anuales”, y se conocen 

con los nombres de Tai Sui, Sui Po  y San Sha. Se relacionan con pérdidas económicas, 

 

¿Por qué el horóscopo 
chino se divide en 12 

animales? 

 

Desde su concepción en los tiempos de 

la dinastía Zhou, la astrología 

china consideró doce ramas 

terrestres para registrar periodos de 

tiempo determinados, particularmente 

horarios y años. Con el paso de los 

siglos y en aras de su 

simplificación, estas ramas fueron 

sustituidas por animales terrestres con 

distintos orígenes y rasgos. Para explicar 

esto, se estableció una poderosa 

historia que involucró a doce especies 

diferentes compitiendo por un espacio 

en los astros. Así fue como nació 

el horóscopo chino tal cual lo 

conocemos. 

 

Pero, ¿cuál es esta historia? ¿por qué 

son doce los animales considerados por 

el zodíaco oriental? y ¿por qué se eligió 

justo a esa docena de especies? 

 

De acuerdo con una antigua historia 

popular conocida como “La Gran 

Carrera”, Yudi (el emperador de Jade) 

llamó a todos los animales a su 

presencia. A su 

convocatoria respondieron doce 

especies a quienes reconoció 

otorgándoles un lugar en los astros. Sin 

embargo, cada uno de ellos tendría 

que participar en una carrera astral para 

definir qué espacio les correspondía. 

 

Tras completar algunos desafíos, el 

orden de los animales quedó así: 

primero la rata, seguida del buey, 

el tigre y el conejo. Detrás llegaron 

el dragón, la serpiente, el caballo, 

la cabra, el mono, el gallo y el perro. El 

último lugar lo ocupó el cerdo.  

 

Feliz por los resultados de la carrera a 

través de las estrellas, Yudi (aunque 

algunos establecen que fue Buda, el 

iluminado quien organizó la carrera 

desde su lecho de muerte) les 

concedió un significado y características 

especiales a cada uno de los 

animales concursantes. Estas regirían a 

los nacidos y todas las situaciones que 

suceden durante el año lunar. Además, 

influirían en gran medida en cada una 

de las predicciones y suertes definidas 

por el horóscopo chino.  



20 

Año del Caballo de Fuego 
 

 accidentes y toda clase de problemas. Tienen en común que se debe tomar la 

precaución de no activarlas con remodelaciones, plantaciones, excavaciones y 

trabajos de construcción en general los sectores que ellas visitan para evitar su posible 

efecto negativo. El Tai Sui o “Gran Duque” es la Cabeza del Sha, la energía más fuerte 

del año, que es desafiante. La posición del Tai Sui se corresponde con el signo animal 

de cada año. Durante el año 2026 Tai Sui está ubicado en el Sur (entre  172.5° y 

187.5°). El SuiPo está en el Norte (entre 352.5 y 7.5 grados) y el San Sha en el Norte 

(entre 322,5 y 37,5 grados).  

 

Para los chinos la preparación previa para recibir el Año es muy importante. Se cree 

que lo que les suceda en el día del Año Nuevo indica cómo será el año que viene, así 

que evitan discutir, usar cuchillos, manejar lejos, pero por otro lado les gusta apostar 

para crear buena suerte en el dinero. Es importante que la casa esté muy limpia. Se 

dedican 2 a 3 días de limpieza antes del Año Nuevo a cada área para asegurarse que la 

buena suerte entrará con la llegada del año.  Se abren todas las ventanas y puertas de 

la casa para ventilar y asegurar la entrada de la buena suerte.   Es muy provechoso 

tener plantas en flor para el Año Nuevo. También 

deben estar presentes las naranjas y mandarinas 

que son símbolos de la abundancia. 

 

No se debe discutir ni hablar nada negativo, es 

como afirmar que así será todo el año que viene. 

 

Como siempre, es bueno recordar  aquel dicho 

budista: “Cada día es un buen día”. ¡Que cada día 

de este nuevo  año esté lleno de bendiciones y que 

sea el mejor!   

 

¡Buen Feng Shui y buen año del Caballo para 

todos! 

 
Vania Yotova 

Master en Feng Shui del FSRC Canadá 

Profesora de la Escuela Latinoamericana Medicina Tradicional 

China y Medicinas Complementarias. 

 
 

¡Que cada día de este nuevo  año esté lleno de bendiciones y que sea el mejor!   

ESCUELA LATINOAMERICANA MEDICINA TRADICIONAL CHINA Y MEDICINAS COMPLEMENTARIAS 



 

21 ESCUELA LATINOAMERICANA MEDICINA TRADICIONAL CHINA Y MEDICINAS COMPLEMENTARIAS 

La Conferencia Académica Anual Internacional 2025 sobre la Punción Subcutánea de 

Fu (FSN) se celebró en El Cairo, Egipto, el 18 de noviembre de 2025. Asistieron más 

de 170 profesionales de FSN. Entre los asistentes se encontraban colegas de 34 

provincias, municipios y regiones autónomas de China continental, así como 

representantes de las regiones de Taiwán, Hong Kong y Macao. También participaron 

expertos de otros nueve países y regiones, entre ellos el Reino Unido, Estados Unidos, 

Alemania, Malasia, Canadá, Hungría, Eslovenia y Egipto. 

 

La reelección del Comité Profesional de Agujas Subcutáneas (FSN) de la Federación 

Mundial de Sociedades de Medicina China se celebró con éxito la noche del 18 de 

noviembre de 2025, hora local, en el Hotel Gewan de El Cairo, Egipto. El profesor Fu 

Zhonghua fue reelegido presidente del Comité. Entre los vicepresidentes elegidos se 

encuentran expertos en FSN de Canadá, Estados Unidos, Reino Unido y Malasia. Entre 

los nombramientos, el Dr. Lu Dejian, de Macao, China, fue elegido miembro 

permanente del Consejo, y el profesor Luis Pedreros, de Chile, Sudamérica, fue 

elegido miembro del Consejo. El Dr. Lu Dejian aceptó el certificado de miembro del 

Consejo en nombre del profesor Luis Pedreros, entregado por el profesor Fu 

Zhonghua, inventor de la FSN. 

 

La conferencia invitó al decano, al profesorado y al alumnado de la Facultad de 

Terapia Natural de la Universidad Egipcia China a asistir. La excelente intervención 

del decano, junto con la activa participación de los estudiantes y su experiencia 

directa con la punción subcutánea (FSN) de Fu, infundieron gran vitalidad y energía al 

evento. Esto también sentó las bases para la formación de futuros profesionales de 

FSN a nivel local. 

 

El profesor Fu Zhonghua revisó los logros del desarrollo de la punción subcutánea 

(FSN) de Fu durante el año pasado, compartió su experiencia clínica y nuevos 

conocimientos y describió sus direcciones y objetivos futuros claves. 

 
Conferencia Académica Anual Internacional 
2025 sobre la Puncio n Subcuta nea de Fu La expansión mundial de 

la Punción Subcutánea 
de Fu (FSN) 

La técnica de FSN (Fu’s Subcutaneous 

Needling), conocida en español como 

Punción Subcutánea de Fu, es un 

método terapéutico relativamente 

reciente dentro del campo de la 

acupuntura contemporánea. Fue 

desarrollada en China por el Dr. Fu 

Zhonghua, con el objetivo de abordar 

de manera eficaz el dolor 

musculoesquelético, los trastornos 

miofasciales y diversas alteraciones 

funcionales, mediante un enfoque 

mínimamente invasivo. 

 

A diferencia de la acupuntura 

tradicional, la FSN no actúa sobre los 

canales energéticos clásicos ni sobre los 

puntos acupunturales convencionales, 

sino que se basa en la estimulación del 

tejido subcutáneo en zonas 

relacionadas con músculos afectados y 

estructuras funcionales comprometidas.  

 

En las últimas dos décadas, la FSN ha 

experimentado una notable expansión 

a nivel internacional. Inicialmente 

difundida en China continental y 

Taiwán, la técnica comenzó a atraer la 

atención de profesionales de la 

acupuntura, la medicina rehabilitadora 

y la fisioterapia, extendiéndose 

progresivamente a otros países de Asia, 

Europa y América. 

 

Actualmente, la FSN se practica y 

enseña en países como China, Taiwán, 

Corea del Sur, Japón, Estados Unidos, 

Canadá, España, Italia, Alemania, 

Brasil, Chile y Argentina, entre otros. Su 

difusión se ha visto favorecida por la 

publicación de estudios clínicos, la 

organización de congresos 

internacionales y la creación de 

programas de formación específicos 

para profesionales de la salud. 

 

Uno de los factores clave en la 

expansión global de la FSN es su 

compatibilidad con modelos 

biomédicos occidentales, 

especialmente en el ámbito del 

tratamiento del dolor y la rehabilitación 

funcional. Esto ha permitido su 

integración como técnica 

complementaria en clínicas de 

acupuntura, centros de fisioterapia y 

unidades de medicina integrativa. 



22 

Seminario de Chen Taijiquan 
China 2025 

 Quiero comenzar esta reseña agradeciendo al Maestro Luis Pedreros por darme la 

oportunidad de participar en el Seminario dictado por el Gran Maestro Chen 

Xiaowang en China, en octubre de este año, al cual nuestro profesor fue invitado por 

el propio Maestro. 

 

Viajar a China es un sueño para todo practicante de Tai Chi, y hacerlo a su fuente para 

aprender directamente del Gran Maestro, así como practicar con compañeros de 

todas partes del mundo, es una experiencia invaluable. 

 

La organización del seminario demostró un gran cariño y respeto, evidenciado en 

numerosos detalles, todos pensados para que tuviéramos una estadía agradable. 

Estos detalles incluían, desde la entrega de trajes de Tai Chi para todos los 

participantes al llegar, hasta el alojamiento y la alimentación, entre muchas otras 

atenciones. Destaco también la elección del salón de práctica, que era muy amplio y 

necesario para contener a cerca de 300 personas, permitiendo que nos moviéramos 

con comodidad y concentración. 

 

El seminario se realizó en Zhengzhou, capital de la provincia de Henan, y se centró 

en las formas o taolu de mano vacía Laojia y Xinjia. Fue satisfactorio ver que la forma 

ejecutada por el Maestro Chen Xiaowang y la enseñanza de los principios del Tai Chi 

son los mismos que aprendemos en nuestra escuela. El calendario de trabajo fue 

intenso: los primeros tres días trabajamos en Laojia; el cuarto día viajamos a 

Chenjiagou, donde se realizó una ceremonia en homenaje al Maestro. Por la noche, 

participamos en la cena de celebración de su cumpleaños número ochenta, y los 

últimos tres días practicamos Xinjia. 

 

El Maestro se veía igual que hace 20 años, pero esta vez pude apreciar más su forma 

calma y paciente de enseñar, la profundidad que se percibe en sus movimientos, la 

delicadeza en el movimiento de sus manos y dedos, así como la coherencia y fortaleza 

que emana de su ejecución. 

 

En el salón se respiraba un ambiente de gran respeto hacia el Maestro y también de 

él hacia nosotros. Se tomó el tiempo de acercarse a corregir algo a cada uno de los 

participantes. Por momentos, se detenía para tratar de explicarnos algo más allá de la 

forma. Se formaba un círculo a su alrededor y entonces nos mostraba las diferentes 

direcciones en que se movía el dantien, explicando su correlación con el movimiento 

de las manos y piernas; el cambio continuo entre yin y yang; la necesidad de la 

suavidad, de abandonar la rigidez y la tensión, manteniendo la solidez y energía; la 

circulación que sigue el Qi en la ejecución del movimiento… Solo trataba de escuchar 

más allá de las palabras, observar la forma en que el Maestro se mueve, atento a todo 

su cuerpo, como habitando conscientemente cada célula durante el movimiento, 

moviéndose sin tensión entre los extremos, pero sin llegar a tocarlos. Seguramente se 

El Maestro se mueve, atento a todo su cuerpo, como habitando conscientemente 
cada célula durante el movimiento, moviéndose sin tensión entre los extremos, 

pero sin llegar a tocarlos. 

ESCUELA LATINOAMERICANA MEDICINA TRADICIONAL CHINA Y MEDICINAS COMPLEMENTARIAS 



 

23 ESCUELA LATINOAMERICANA MEDICINA TRADICIONAL CHINA Y MEDICINAS COMPLEMENTARIAS 

me escapan muchas cosas; quisiera recordar más para compartirlo, pero era mucho 

que asimilar. 

 

Todo esto ocurría dentro del salón; afuera, antes de desayunar, estaban las prácticas 

con los más avanzados, la camaradería, los nuevos amigos, las sobremesas llenas de 

conversaciones interesantes (que por momentos era una seguidilla de preguntas 

dirigidas a nuestro profesor), todos con un denominador común: nuestro amor y 

pasión por el Tai Chi, lo que nos hacía entendernos a pesar de los diferentes idiomas. 

La mayoría de los participantes era de nacionalidad china, pero también había varios 

europeos: italianos, españoles, ingleses, polacos, franceses, además de australianos y 

sólo dos latinoamericanos. Una curiosidad es que, entre los participantes chinos, la 

mayoría eran hombres, mientras que, entre los occidentales, éramos mayoría las 

mujeres. 

 

Una vez finalizado el seminario, viajamos para cumplir otro gran anhelo para 

muchos de los que estábamos allí: conocer el Templo Shaolin (no era el caso de 

nuestro profesor, que ya ha estado ahí en varias oportunidades). Ya se echaba de 

menos la rutina de la práctica diaria y empezábamos a darnos cuenta de que se 

acercaba la despedida. Al día siguiente, de vuelta a Beijing para iniciar el viaje de 

retorno, nos separamos durante la escala en Madrid: el profesor debía dictar un curso 

en España y yo continuaba el viaje a Chile. 

 

No había tenido el privilegio de ser parte de un grupo tan numeroso y diverso en la 

práctica, una gran familia que es parte de una auténtica tradición de la cual debemos 

sentirnos orgullosos de ser parte. Se me olvidaba algo importante: el Maestro, el día 

de su cumpleaños, compartió con nosotros un gran anuncio: la construcción de una 

nueva escuela en Chenjiagou.  

 

Esta experiencia fue una oportunidad única para profundizar en el aprendizaje de 

este arte y espero que, para el próximo viaje, nos puedan acompañar para seguir 

creciendo y aprendiendo juntos. 

 
Marcela Figueroa 

Profesora de  Taichi y Qigong, Escuela Latinoamericana Medicina China y Terapias Complementarias. 

  

Celebrar los 80 años en 
la tradición china 

 

En la cultura china, cumplir ochenta 

años no es simplemente alcanzar una 

edad avanzada: es haber recorrido un 

ciclo completo de la vida. Llegar a los 80 

representa longevidad, virtud y armonía 

con el Cielo y la Tierra. Por ello, este 

aniversario es motivo de profundo 

respeto y gratitud. 

 

Según la tradición, quien alcanza los 80 

años ha acumulado no solo años, sino 

también experiencia, sabiduría y 

méritos invisibles. Su vida se considera 

una bendición para la familia y un 

testimonio de equilibrio entre destino, 

cuidado y virtud. En tiempos antiguos, 

pocos llegaban a esta edad; por eso, 

celebrarla es honrar la vida misma. 

 

La celebración no es organizada por la 

persona que cumple años, sino por sus 

hijos y nietos, como expresión del 

respeto filial (孝 xiào), uno de los 

valores centrales de la cultura china. A 

través de un banquete familiar, se 

reúnen varias generaciones para 

agradecer, reconocer y devolver, 

aunque sea simbólicamente, todo lo 

recibido. 

 

Durante esta ocasión especial se 

comparten los fideos de la longevidad, 

largos y sin cortar, deseando que la vida 

continúe fluyendo sin interrupciones. 

También se ofrecen los duraznos de la 

longevidad, símbolo de inmortalidad y 

renovación, junto al carácter 寿 (shòu), 

que representa una vida larga y plena. 

El color rojo, presente en la decoración 

y en los obsequios, protege y atrae 

fortuna. 

 

Más allá de los símbolos visibles, esta 

celebración tiene un sentido profundo: 

es un acto de gratitud hacia los 

ancestros, un reconocimiento al paso 

del tiempo y una afirmación de la 

continuidad familiar. Honrar los 80 años 

es recordar que la vida se sostiene 

gracias al cuidado mutuo, la memoria y 

el respeto. 

 

Así, celebrar los 80 años en la tradición 

china no es solo festejar un 

cumpleaños, sino rendir homenaje a la 

vida, a la familia y a la sabiduría que 

solo el tiempo puede conceder. 


















